
128 Réponses PHOTO • n°387 mars 2026

INTERVIEW FLEUVE

LUMIÈRE SUR…

© 
FL

OR
EN

CE
 M

IA
IL

HE

Comment vous présenteriez‑vous 
et présenteriez-vous 
votre photographie ?
Je me définis à la fois comme photo-
graphe et réalisateur, et plus précisément 
comme photojournaliste et artiste, mais 
jamais les deux en même temps. Ma 
photographie est avant tout proche des 
gens, au plus près du sujet. C’est au fil 
du temps que j’ai intégré davantage d’élé-
ments photographiques et que j’ai plus 
tenu compte de la lumière, de la matière 
et de l’environnement.

Vous êtes né en 1955. Où avez-vous 
grandi et quels métiers faisaient 
vos parents ?
J’ai grandi dans le 12e arrondissement 
de Paris à la lisière des boulevards exté-
rieurs. Ma mère était émigrée, elle avait 
grandi en Algérie et avait travaillé en tant 
que secrétaire de mairie. Puis, en France, 
elle nous a élevés. Mon père était repré-
sentant en maroquinerie. Ils ont tout 
d’abord vécu à Villejuif, puis à Paris, dans 
le 14e et le 12e. Géographiquement, cela 
correspondait à une évolution sociale.

Racontez-moi un souvenir 
d’enfance marquant.
C’est le souvenir du club photographique 
“Les 30×40”. Mon frère aîné, qui était 
passionné de photographie, m’y entraî-
nait une fois par mois. Chaque fois, ils y 
présentaient un grand photographe, et ce 
jour-là, c’était Diane Arbus… Je devais 
avoir 15 ans, et ce souvenir m’a profon-
dément marqué. Sa photographie était 
très proche des gens, ceux à la marge, 
les exclus, les incompris. À l’époque, 
j’étais dans cet état d’esprit, déjà un 
peu en révolte. C’est une photographie 
qui a fait écho en moi, quelque chose 
de mémorable de l’ordre de l’émotion 
et de l’inconscient. C’est beaucoup plus 

tard que j’ai vu des significations plus 
profondes qui me liaient à cette photo-
graphe : la proximité avec les sujets et 
cette complicité, ce côté très direct et très 
frontal, une photographie hyper-simple, 
la force du regard, l’intensité de la rela-
tion sujet-photographe.

Vous dites : “Je suis devenu 
photographe parce que je n’ai pas 
de mémoire.” Expliquez-nous…
J’ai toujours eu un problème avec la 
mémoire, contrairement à mon père, 
dont la mémoire était extraordinaire. 
Mon premier court métrage s’appelait 
La Mémoire de mon père. Effectivement, 
j’ai des trous de mémoire incroyables ! 
Je n’ai aucun souvenir de mon enfance 
ou très peu. Et je pense que c’est pour 
cela que je suis devenu photographe, 
pour me reconstituer une mémoire. Je 
dis souvent que mes planches-contacts 
ont remplacé cette mémoire extrême-
ment défaillante. Mais cela va même 
au-delà de mes propres souvenirs  : 
cela touche aussi la mémoire familiale. 
Cette mémoire faite de récits que vos 
parents, vos grands-parents vous trans-
mettent  : l’histoire de votre famille, de 
vos ancêtres, et qui vous permet de bâtir 
votre propre identité. Dans ma famille, 
je n’ai eu que des bribes de récit, mais 
aucun récit vraiment cohérent et fluide. 
Chez nous, il n’y avait pas de photos, ou 
bien quelques-unes de nous, petits, mais 
aucun album de famille, aucun élément 
du passé. Grâce à la photographie et à 
mon travail de photographe, j’ai cherché 
et trouvé des traces… et reconstruit les 
images manquantes.

Si vous êtes non croyant et très 
attaché à la laïcité, vos origines 
juives ont influencé votre regard et 
votre œuvre tout au long de votre 

carrière. Pouvez-vous nous 
expliquer de quelle façon ?
Bien que je ne sois pas croyant, pas reli-
gieux, le fait d’être juif est une attache 
à cette histoire, notamment par mes pa-
rents et aussi simplement que cela. Plus 
dramatiquement, mes grands-parents 
paternels ont été internés à Drancy puis 
assassinés par les nazis à Auschwitz-
Birkenau. Cette histoire laisse des 
marques inconscientes et indéfectibles. 
Même si mon père n’en parlait pas, elle a 
profondément influé sur qui je suis et par 
conséquent sur ma photographie. Les 
personnes qui ne connaissent pas bien 
le judaïsme ont du mal à comprendre ce 
que c’est que d’être juif. C’est tellement 
difficile… même pour nous. Elles ne 
saisissent pas en quoi l’on est juif si l’on 
n’est pas religieux et nous voient comme 
français avant tout. C’est très délicat de 
faire comprendre qu’il y a toute une 
culture en dehors de celle de la religion. 
Une culture qui vient de l’histoire, de 
la littérature, des artistes et de l’art, de 
l’humour, de la cuisine… Mes parents ne 
nous ont pas du tout éduqués dans cette 
culture juive, même pas la cuisine (rires) ! 
Il n’y avait vraiment pas grand-chose de 
transmis. Mais en fait, c’est en faisant ce 
travail sur mon identité que je me suis 
rendu compte qu’ils nous avaient légué 
énormément de choses sans le savoir. 
Même les non-dits, les silences sont 
une façon de transmettre. Pour revenir 
à Diane Arbus, c’est bien plus tard que 
j’ai su qu’elle était juive et qu’il y avait 
aussi ce lien inconscient qui me ratta-
chait à elle.

En quête d’une mémoire familiale, 
vous travaillez sur le temps 
long. Comment arrive-t-on 
photographiquement à reconstruire 
un album de famille manquant ?

Publié dans la presse nationale et internationale, lauréat 
de prestigieuses récompenses, dont les prix Niépce (1989) 
et Nadar (2016), Patrick Zachmann est un photographe 
et réalisateur qui a couvert de nombreux événements dans 
le monde. Depuis cinquante ans, ce “raconteur d’histoires”, 
membre depuis 1990 de l’agence Magnum, explore les 
questions liées à l’identité, à la mémoire familiale et collective 
et à l’immigration. Cette année sortira son prochain livre aux 
éditions Albin Michel. Propos recueilli par Christine Bréchemier

PATRICK ZACHMANN

document13330103726536705071.indd   128document13330103726536705071.indd   128 14-01-2026   15:50:2014-01-2026   15:50:20



n°387 mars 2026 • Réponses PHOTO 129 

© 
PA

TR
IC

K 
ZA

CH
M

AN
N/

M
AG

NU
M 

PH
OT

OS

➤

C’est effectivement un long processus. 
En parlant de ma photographie, certains 
disent que c’est un travail “anthropo­
logique” quand d’autres disent “psy­
chanalytique”. Concernant ma propre 
identité, je pense que c’est une sorte de 
psychanalyse par la photographie. Le pre­
mier livre que j’ai publié, Enquête d’identi-
té : un juif à la recherche de sa mémoire (aux 
éditions Contrejour, NDLR), remplaçait en 
quelque sorte l’album de famille. C’est 
cela que j’aime dans la photographie, ce 
rapport à l’inconscient. Je n’avais jamais 
vu le visage de mes grands-parents morts 
à Auschwitz, et en travaillant sur ce livre, 
je suis allé voir la sœur de mon père, qui 
était une rescapée de Drancy. Elle m’a 
fait ce jour-là, d’une façon très trauma­
tique, le récit de cet événement. À un 
moment, elle s’est levée, est allée dans 
la chambre, est montée sur une chaise, 
a pris deux cadres poussiéreux sur 
l’armoire et m’a montré deux portraits : 
j’ai vu pour la première fois le visage de 
mes grands-parents. J’avais 30 ans. J’ai 
fait une photo de ce moment, une photo 
verticale où ma tante me présente ces 
deux visages en tournant la tête pendant 
que mes grands-parents me regardent. 
C’est pour moi une photo essentielle et 
une image manquante qui fait partie de 
mon album de famille.

Les jeunes immigrés des 
quartiers nord de Marseille, la 
diaspora chinoise ou malienne… 
vous avez beaucoup abordé 
la thématique de l’immigration. 
Qu’est-ce que ce choix raconte 
de votre propre histoire ?
Oui, j’ai beaucoup travaillé sur l’arrache­
ment, le déracinement… Je pense que 
ce n’est pas toujours conscient. C’était 
chez moi une évidence. L’histoire de mes 
parents est liée à cela. Ma mère a émigré 
à 20 ans pour des raisons sociales. Elle 
venait d’un milieu pauvre et rêvait d’al­
ler en France, rêvait d’un ailleurs – avec 
ensuite le reniement de ses origines 
sociales et culturelles. Pour mon père, 
ce sont ses parents qui ont fui la misère 
et les pogroms de Pologne avant-guerre. 
Après s’être installés à Paris et ayant par 
la suite été dénoncés, ils sont repartis en 
Pologne, à Auschwitz. C’est une histoire 
de migration… Sur la thématique des 
migrants, ce qui m’intéressait, c’était la 
question de l’identité : comment être à la 
fois chinois et français ? Comment cela se 
passe-t-il pour la diaspora ? Chez les Ma­
liens, ce qui m’intriguait, c’est leur inté­
gration en France : comment les familles 
qui viennent d’arriver commencent-elles 
à s’intégrer (ou pas) ? Comment leurs 
enfants devenaient-ils français ? C’est 

toujours la question de l’intégration ou 
de la non-intégration…

Vous avez documenté certains 
des traumatismes collectifs 
qui nous traversent depuis 
quelques années : l’incendie de 
Notre-Dame, les attentats 
(Charlie Hebdo, l’Hyper Cacher, 
le 13 novembre 2015). Qu’est-ce 
qui est important pour vous 
symboliquement dans ce travail ?
Je ne cherche pas forcément à représen­
ter les symboles. Je ne veux pas réduire 
ce que je montre dans une même image, 
le monde et la réalité étant tellement 
complexes ! Je vise toujours à mettre 
de la complexité dans mon travail, et 
je me définis comme un conteur, un ra­
conteur d’histoires plutôt que de suivre 
une tradition de photographes tels que 
Le Querrec, Cartier-Bresson ou Ronis, 
qui, eux, sont plus dans une photographie 
iconique. Je m’inscris dans un récit en 
images, une sorte d’essai photo à l’améri­
caine. Cartier-Bresson est le photographe 
de l’instant, moi, je suis davantage un 
photographe de moments… C’est pour 
cela aussi que j’ai glissé vers le cinéma 
et la réalisation. Le cinéma m’apporte ce 
temps long. Charlie Hebdo, l’Hyper Ca­
cher et les attentats du 13 novembre 

Juifs français à l’occasion du 33e anniversaire de l’État d’Israël. Paris, France, 1981.

document13330103726536705071.indd   129document13330103726536705071.indd   129 14-01-2026   15:52:4614-01-2026   15:52:46



130 Réponses PHOTO • n°387 mars 2026

INTERVIEW FLEUVE
sont des sujets qui ont été pour moi 
des moments importants et graves. Ils 
illustrent le retour des religieux et le ter-
rorisme islamiste. Pour moi, ce sont des 
sujets de société éminemment majeurs 
qui vont bien au-delà du symbole.

Vous parlez souvent de la force du 
silence en photographie et vous 
avez dit que “la photographie est 
puissante dans l’expression des 
non-dits”. Expliquez-nous ce point 
de vue.
Quand il y a des traumatismes derrière 
des non-dits, quand il y a des blessures, 
soit les mots ne suffisent pas, soit cela 
relève de l’indicible. À ce moment-là, la 
photographie est puissante car elle saisit 
les tensions, les regards et les silences et 
remplace les mots. Je pense que c’est 
effectivement une des grandes forces de 
la photographie. Paradoxalement, on a 
parfois besoin des mots et là, l’écriture 
est nécessaire. C’est pour cette raison 
que la photographie et l’écriture sont 
complémentaires.

Avez-vous un processus créatif 
défini par avance ?
Dans le travail, je n’aime pas me répéter. 
J’ai œuvré sur les mêmes thématiques : 
les migrants, les juifs, l’identité… Ces thé-
matiques ont traversé toute ma carrière 
et mon œuvre, mais la forme a changé. 
J’ai continuellement cherché à me re-
nouveler. Très souvent, je me suis acheté 
un appareil photo en fonction du sujet. La 
première fois que j’ai utilisé un 6×6, c’était 
pour une commande institutionnelle du 
département de la Seine-Saint-Denis sur 
les jardins ouvriers. J’ai eu l’envie de 
travailler au 6×6 pour changer d’angle 
et de point de vue, pour pallier aussi un 
certain ennui. Je suis passé à la couleur, 
au panoramique lorsque j’étais au Chili… 
Quand j’ai travaillé sur la thématique des 
Maliens, j’ai souhaité confronter le noir 
et blanc à la couleur. Tout en me méfiant 
des concepts, j’essaie de ne pas avoir 
d’a priori. Il faut en général un peu de 
réflexion avant de commencer un sujet, 
ensuite on affine en voyant les photos, on 
réfléchit puis on trouve un point de vue 
plus particulier.

Pourriez-vous arrêter 
la photographie ?
Ah oui, tout à fait ! Je l’ai fait en partie, 
j’ai levé le pied ces dernières années, et 
puis j’ai moins envie de voyager. Après, 
j’aurais du mal à arrêter complètement, 

peut-être par manque de courage… Mais 
je me suis posé la question plusieurs fois, 
et j’ai été à deux doigts de le faire. Ensuite, 
le besoin de prendre des photos (et je l’ai 
vu avec le travail sur le 7 octobre) est très 
fort. Alors, je ne pourrais pas le dire de 
façon définitive, mais ce qui est sûr, c’est 
que je ne m’embarquerais plus dans un 
projet sur plusieurs années. Le dernier 
aura été le travail sur Notre-Dame.

Justement, vous avez été l’un des 
photographes officiels à travailler 
sur la documentation de la 
reconstruction de la cathédrale 
Notre-Dame. Racontez-nous 
cette extraordinaire expérience…
Cela a vraiment commencé le jour de 
l’incendie, et je pense que je n’aurais pas 
fait ce travail si je ne m’étais pas trouvé 
sur le pont de la Tournelle, le 15 avril 
2019, à partager l’émotion des gens, ce 
jour-là. Je ne suis pas un photographe du 
patrimoine. Ce soir-là, il y avait des tou-
ristes, des Parisiens… C’était tellement 
dramatique, on ne savait pas si Notre-
Dame allait totalement s’effondrer ! En 
tant que photojournaliste, j’ai été poussé 
par la curiosité d’aller voir comment était 
l’intérieur ainsi que l’étendue des dégâts. 
Avec l’agence Magnum, nous avons 
monté un dossier sur l’idée de docu-
menter cette reconstruction, mais je ne 
me doutais pas que cela allait durer six 
ans. Après avoir eu l’accord du ministère 
de la Culture et pendant les six premiers 
mois, j’ai été le seul photographe. C’était 
assez extraordinaire. Ce travail a été vrai-
ment passionnant.

Quelle a été la suite ?
Ensuite, il y a eu un partenariat avec 
l’établissement public Rebâtir Notre-
Dame de Paris qui m’a permis d’avoir 
tous les accès nécessaires. Cela a été un 
chantier très humain qui regroupait tous 
les corps de métier, des gens passionnés, 
fiers d’être là, et finalement, c’était pour 
moi un sujet qui n’était pas si éloigné de 
mes thématiques.

Selon vous, peut-on 
tout photographier ?
Oui, sans doute, mais avec pudeur, avec 
distance dans certains cas. Et surtout, on 
peut aussi décider après coup de ne pas 
utiliser les clichés. En 1982, j’avais fait un 
reportage en deux temps sur la police et 
la Camorra à Naples, un travail très peu 
montré. Toutes ces photos, je ne pourrais 
plus les faire aujourd’hui, tant sur le plan 

de la législation et du droit à l’image que 
sur un plan plus personnel et émotion-
nel. En les revoyant maintenant, je me 
demande comment j’ai fait. Je n’avais pas 
peur. Et même par rapport aux gens, il y 
a des photos que je ne pourrais plus faire. 
Je les trouve trop violentes. L’histoire de 
la Camorra et de la police, c’était une his-
toire très brutale. C’est un travail qui m’a 
permis de cerner mes propres limites, 
de savoir et d’apprendre à ne pas photo
graphier, parfois parce que c’était trop 
dangereux, parfois parce que c’était trop 
violent et indécent. J’aimerais beaucoup 
trouver un lieu pour exposer ce travail et 
faire un livre avec mes notes…

Quelle est la photo que vous 
avez faite et qui vous émeut 
le plus, aujourd’hui encore ?
Dans mon livre Enquête d’identité, il y a 
une photo qui représente un vieux couple 
juif, d’origine russe, M. et Mme  Fried-
mann. C’est lui qui m’avait demandé de 
le prendre en photo devant sa machine 
à écrire. Lui pose, et juste avant de dé-
clencher, sa femme est arrivée et voulait 
absolument être aussi sur la photo. Elle 
s’est postée derrière lui. J’ai bien senti 
en prenant ce cliché qu’il était un peu 
tendu, énervé même, et qu’il aurait pré-
féré être tout seul. Ce petit couple me 
touche beaucoup…

Qu’est-ce qui vous fait rêver ?
Un bon millefeuille ! (Rires.)

Que conseillez-vous aux jeunes 
photographes professionnels 
quand vous les rencontrez ?
Des sujets inédits, il n’y en a plus beau-
coup, et il y a tellement de concurrence… 
Je leur conseille surtout de traiter un su-
jet à long terme. Et un sujet qui leur est 
propre, qui leur est vraiment personnel, 
un thème qu’un autre photographe ne 
traitera pas de la même façon.

Comment fait-on pour se protéger 
de ce que l’on voit ?
On met l’appareil photo devant ses 
yeux… On essaie de garder une distance 
professionnelle grâce à l’appareil photo 
ou à la caméra, ce qui nous permet de 
mettre nos propres émotions de côté. 
Après, bien évidemment, les choses 
ressortent, et parfois de manière trau-
matique. Si l’on est trop investi “émo-
tionnellement” sur ce que l’on voit ou sur 
ce que l’on vit, on ne peut pas prendre 
de photo.

document13330103726536705071.indd   130document13330103726536705071.indd   130 14-01-2026   15:52:5014-01-2026   15:52:50


